
 1 

 
Universidad de La Habana 

Facultad de Derecho 
 

 
“La Concepción Islámica de las Relaciones Internacionales. Entre la 

Sharía y la Ética Coránica” 

 
 
 
 
 
Autores: Julio César Arranz Flores 

                Brenda García Herrera 

Correos: juliocesararranzflores@gmail.com   

                Brendagarciaherrera722@gmail.com   

 

 

La Habana, 2025 



 2 

Resumen: En Asia y África, el derecho islámico (sharía) y la religión islámica han 

configurado profundamente la concepción de las relaciones internacionales desde una 

perspectiva teológica, jurídica y cultural. La sharía, derivada del Corán, la Sunna y la 

interpretación jurídica (fiqh), no solo regula aspectos internos de la vida social y política, 

sino que también establece principios para la interacción entre Estados musulmanes y 

no musulmanes. Esta cosmovisión se basa en nociones como el dar al-Islam (territorio 

del Islam) y el dar al-Harb (territorio del conflicto), aunque en la práctica moderna se han 

reinterpretado estos conceptos para adaptarse al orden internacional actual. En Asia, 

países como Pakistán, Irán e Indonesia integran elementos de la sharía en sus políticas 

exteriores, influenciadas por movimientos islamistas, dinámicas de poder regional y 

aspiraciones de liderazgo religioso. En África, Estados como Sudán y Nigeria han vivido 

tensiones entre modelos seculares y sistemas jurídicos islámicos, lo que afecta su 

posicionamiento internacional y sus alianzas diplomáticas. Además, la religión islámica 

sirve como un canal identitario que promueve solidaridad entre naciones musulmanas, 

como se observa en la Organización de Cooperación Islámica. Sin embargo, las 

interpretaciones varían según las escuelas jurídicas, contextos históricos y agendas 

políticas, lo que genera una pluralidad de enfoques. En conjunto, el islam como religión 

y sistema normativo ofrece una visión singular sobre el poder, la justicia y la legitimidad 

en las relaciones internacionales, y continúa siendo un eje clave para comprender los 

comportamientos estatales en regiones marcadas por la diversidad religiosa y los 

desafíos postcoloniales. 

Palabras Clave: Relaciones Internacionales, Sharía, Corán, Ummah.  

Abstract: In Asia and Africa, Islamic law (sharia) and the Islamic religion have profoundly 

shaped conceptions of international relations from theological, legal, and cultural 

perspectives. Sharia, derived from the Qur’an, the Sunna, and legal interpretation (fiqh), 

not only governs internal aspects of social and political life but also establishes principles 

for interaction between Muslim and non-Muslim states. This worldview is based on notions 

such as dar al-Islam (territory of Islam) and dar al-Harb (territory of conflict), although 

these concepts have been reinterpreted in modern practice to fit the current international 

order. In Asia, countries like Pakistan, Iran, and Indonesia incorporate elements of sharia 



 3 

in their foreign policies, influenced by Islamist movements, regional power dynamics, and 

aspirations for religious leadership. In Africa, states such as Sudan and Nigeria have 

experienced tensions between secular models and Islamic legal systems, which impact 

their international positioning and diplomatic alliances. Additionally, the Islamic religion 

serves as an identity-based channel that promotes solidarity among Muslim nations, as 

observed in the Organization of Islamic Cooperation. However, interpretations vary 

according to legal schools, historical contexts, and political agendas, generating a plurality 

of approaches. Together, Islam as both a religion and a normative system offers a unique 

vision of power, justice, and legitimacy in international relations, and remains a key axis 

for understanding state behavior in regions marked by religious diversity and postcolonial 

challenges. 

Keywords: International Relations, Sharia, Coran, Ummah.  

Sumario: 1- Introducción. 2- La Religión Islámica como fundamento jurídico. 3-

Concepción islámica de Relaciones Internacionales. 4- Conclusiones.  

1-Introducción  

La interacción entre derecho, religión y política constituye un eje crucial para comprender 

la dinámica de las relaciones internacionales en el mundo islámico (Camille Jauffret-

Spinosi, 2010, p. 331) (Sierra Kobeh, 2002, pp. 147-150) (Medina Martínez , 2024, pp. 8-

19) (Cebolla Boado, 2007, pp. 1-5) (Martos Quesada, 2004, pp. 1-3). A diferencia de los 

modelos seculares predominantes en Occidente, muchas sociedades musulmanas han 

desarrollado sistemas jurídicos en los que la religión no solo informa la vida personal, 

sino que también estructura profundamente el orden normativo del Estado y su 

proyección hacia el exterior  (Camille Jauffret-Spinosi, 2010, p. 331) (Martos Quesada, 

2004, pp. 1-6). En este contexto, el derecho islámico —especialmente la Sharía1 y la 

jurisprudencia derivada (fiqh2)— representan una fuente normativa fundamental que 

 
1 Lay Islámica revelada de la interpretación del Corán y de la Sunna. 
2 Forma particular de jurisprudencia islámica, constituye una disciplina jurídica cuyo fin es proveer la major 
comprensión y aplicación de sharía. A los especialistas del fiqh se les denomina faquí, que sería la figura homóloga a 
los jurisconsultos en los sistemas jurídicos occidentales.  



 4 

influye en decisiones estratégicas, tratados internacionales y la configuración de alianzas 

o conflictos. 

Este artículo se propone examinar cómo el derecho islámico y la teología política del 

islam articulan una concepción particular de las relaciones internacionales. Desde 

nociones como dar al-Islam3 y dar al-Harb4, hasta el papel de la umma5 como sujeto 

político, se analizará la manera en que estas ideas moldean la visión islámica del orden 

mundial, la soberanía y la justicia global. A través de un enfoque interdisciplinario que 

combina elementos del derecho comparado, la teoría de las relaciones internacionales y 

la teología islámica, se busca ofrecer una perspectiva rigurosa sobre los fundamentos y 

desafíos que enfrenta el diálogo entre el derecho internacional contemporáneo y las 

cosmovisiones jurídicas islámicas. 

Finalmente, se discutirán los puntos de convergencia y tensión entre los principios 

normativos islámicos y los valores del sistema internacional actual, con el objetivo de 

contribuir al entendimiento mutuo y la búsqueda de consensos jurídicos en un mundo 

cada vez más plural. 

2- La Religión Islámica como fundamento jurídico 

La relación entre derecho islámico, religión y relaciones internacionales constituye un 

campo de estudio profundamente interconectado  (Camille Jauffret-Spinosi, 2010, p. 

331), donde las normas jurídicas no se encuentran desvinculadas de la espiritualidad ni 

de la política. En los Estados islámicos, el islam opera no solo como religión, sino como 

sistema normativo integral que moldea la vida individual y colectiva, en donde confluyen 

las relaciones internacionales.  

 

 
3 El término traducido literalmente de la lengua árabe significa “la casa del Islam” o “Territorio del Islam”. Es un 
concepto clásico de derecho islámico que se refiere a aquellos países o regiones que se encuentran bajo soberanía 
musulmana, con un gobierno musulmán, aplicación directa de la ley islámica (sharía) y protección a la religión 
islámica.   
4 Este concepto, traducido del árabe significa “territorio de guerra”, también del derecho islámico, se opone al de dar 
al Islam, por lo que se refiere a aquellos lugares donde no existe un gobierno islámico, no se aplica la sharía y el islam 
no es dominante ni protegido por el Estado.  
5 Su traducción literal significa comunidad o nación, pero en el contexto islámico tiene un significado mucho más 
profundo que se refiere a la comunidad global de creyentes musulmanes.  



 5 

El Derecho islámico o Sharía, a diferencia de las familias jurídicas occidentales dígase 

Sistema Continental Europeo o romano-germano-francesa y de la anglosajona o 

Common Law, es un sistema jurídico cimentado sobre una fe religiosa, -la del islam-. Está 

compuesto por fuentes primarias: el Corán, como libro sagrado del islam que representa 

la palabra de su dios Allah6, revelada al profeta Mahoma mediante el arcángel Gabriel y 

la Sunna, que está constituida del conjunto de enseñanzas, prácticas, dichos y 

aprobaciones del referido profeta y las fuentes secundarias que son: el Ijma o consenso 

jurídico, el Quiyas o analogía y el Ijtihad o esfuerzo interpretativo de las fuentes primarias. 

Cada una de ellas con las particularidades que a continuación se explican.    

El Corán, libro sagrado similar a la Biblia7  del cristianismo, es más que un texto religioso. 

Para la comunidad musulmana este constituye una guía completa para la vida. Se 

considera la última revelación de Allah a la humanidad. Está compuesto de 114 suras o 

capítulos y más de 6000 aleyas o versículos, algunos de los cuales poseen un sentido 

puramente espiritual, ético, orientador y jurídico. En cuanto al sentido normativo de este 

texto debemos decir que destina un determinado número de versículos a cada tipo de 

relación jurídica según la materia, con una vocación de sistematicidad similar a la de los 

códigos en el derecho romano-germano-francés. De este modo, la literatura jurídica 

distingue diez versículos con carácter constitucional, setenta que rigen el estatuto 

personal, otros setenta que contemplan todo lo referente a las relaciones civiles, diez 

relativos al derecho económico y financiero, trece de carácter puramente procesal, que 

permiten encausar los conflictos en sede judicial y por último, los referentes a las 

relaciones internacionales que son veinticinco  (Camille Jauffret-Spinosi, 2010, p. 335), 

los cuales son memorizados y recitados como muestra de alabanza, lo que a su vez 

ayuda a que la población musulmana conozca a cabalidad la ley.  

Por otro lado, la Sunna, está compuesta por las enseñanza del profeta Mahoma, dentro 

de ella sus preceptos según la fuente y sentido han sido clasificados por los jurisconsultos 

expertos en sunnah qawliyyah -las palabras explícitas del profeta-, sunnah fiiliyyah -sus 

acciones y costumbres- y sunnah taqririyyah -sus aprobaciones tácitas, situaciones que 

 
6 Dios de la religión islámica similar al Dios de las diferentes vertientes del cristianismo, con las mismas 
características en cuanto a omnipotencia, omnipresencia y omnisciencia.  
 



 6 

presenció y no desaprobó-. Sus versículos se denominan hadiths, es decir las tradiciones 

relativas a los actos y propósitos del profeta que fueron recopilados en el siglo IX d.c por 

los doctores El-Bokâri y Moslem, quienes se dedicaron a realizar amplias verificaciones 

dogmáticas con el propósito de identificar los hadiths auténticos, ya que además de estos 

también se clasifican en buenos y débiles, en cuanto a su sentido normativo, pero solo 

los primeros generan reglas de derecho y se aplican como tal, regulando aspectos de 

todas las relaciones jurídicas, incluyendo las relaciones internaciones y sirviendo de 

complemento cuando el Corán no contempla directamente la solución a algún supuesto. 

Es lógico, dada la ínfima cantidad de preceptos normativos, destinados a la regulación 

de cada una de las relaciones jurídicas, que estos resulten insuficientes para contemplar 

todos sus aspectos en las complejas sociedades contemporáneas. Es por eso que 

existen las otras fuentes, para servir de complemento a los preceptos de las primarias. 

Cabe destacar entonces que el criterio de jerarquía normativa entre ellas, aunque se ha 

entendido del siguiente modo: Ijmā, quiyās, ijtihād y urf, este no ha sido codificado, por lo 

que no está escrito en ningún precepto jurídico, sino que posee un carácter puramente 

consuetudinario.  

En ese sentido, comenzando con el Ijmā, lo primero que debemos decir es que se le 

considera como la fuente secundaria más fuerte debido a que es el consenso emanado 

de las autoridades encargadas de aplicar el derecho. Se basa en el principio de que la 

comunidad de juristas no puede estar unánimemente equivocada, tomando como 

referencia las palabras del profeta Mahoma en un hadith cuando dice: “mi comunidad no 

se pondrá de acuerdo sobre un error” y es de carácter vinculante en defecto de las fuentes 

primarias si se alcanza la unanimidad. Al igual que las fuentes anteriores es de aplicación 

en todas las esferas sociales del derecho, por lo que también se aplica en las decisiones 

que se toman en el marco de las relaciones internacionales.  

En cuanto al Quiyās o analogía jurídica, similar a lo que ocurre con el Ijmā, es producido 

por los juristas. Es el método mediante el cual los operadores del derecho extrapolan una 

norma jurídica desde un caso conocido, regulado por el Corán, la Sunna o el Ijmā, hacia 

un caso nuevo, no mencionado explícitamente en esas fuentes, basándose en un cusa 

común -illah-. Es importante resaltar que la validez del Quiyās está condicionada al 



 7 

cumplimiento de alguno de los cuatro requisitos siguientes: el asi, caso original o situación 

ya regulada por una fuente primaria; el far, caso nuevo o situación no contemplada 

directamente pero que tiene cierta similitud con otras existentes; el illah, causa efectiva 

mediante un motivo legal que justifica la aplicación de la norma en el caso y el hukm o 

ruling, norma jurídica que se transfiere al caso nuevo. Un ejemplo ilustrativo sería cuando 

el Corán prohíbe el consumo de vino por su efecto embriagante, que constituye la causa 

efectiva, la ratio de la prohibición illah, en ese caso se entiende mediante el qiyās que la 

prohibición se extiende a otras sustancias similares como otras bebidas alcohólicas o las 

drogas modernas. Esta fuente es de gran importancia en cuanto constituye una de las 

formas de mutabilidad y adaptabilidad del derecho musulmán a las condiciones 

cambiantes de la sociedad moderna.  

Consecutivamente, el Ijtihad, constituye un concepto central del derecho islámico que 

traducido literalmente significa esfuerzo o dedicación, pero en el contexto jurídico se 

entiende como interpretación extensiva de la ley. Se refiere al proceso de razonamiento 

independiente que realiza un jurista calificado denominado mujtahid, en casos donde las 

fuentes primarias no ofrecen una solución directa. Guarda relación con el ijmā en cuento 

se deben dominar a cabalidad los principios de la jurisprudencia -usūl al-fiqh- para poder 

ejercerlo (Bilal Philips). Al igual que el quiyās es una fuente que permite la actualización 

del ordenamiento jurídico en los países del sistema de derecho islámico.  

Por último, el término árabe urf se traduce como conocimiento común de la sociedad que 

vinculado con el derecho significa costumbre. Se refiere a las prácticas sociales 

aceptadas por una comunidad musulmana en defecto de mención directa en el Corán, 

en alguno de los hadiths de la Sunna, a falta de consenso o Ijmā y de criterios 

jurisprudenciales o fiqh. Para que pueda ser aplicada esta no debe contradecir ninguna 

de las fuentes anteriores, debe servir al bienestar público y respetar el principio de no 

causar daño a otro. Es de gran aplicación en el área de las relaciones internacionales en 

el contexto del derecho internacional privado en cuanto a la admisión del derecho 

extranjero en aspectos como el matrimonio, las transacciones comerciales, el las 

obligaciones contractuales y las sucesiones por causa de muerte. Por otro lado, también 

resulta aplicable en el ámbito del Derecho Internacional Público en los casos en cuanto 



 8 

a la costumbre regional reconocida entre los Estados musulmanes y cuando hay una 

confluencia de población musulmana en países no islámicos en los cuales se les respeta 

su religión y sus leyes de carácter privado a nivel de comunidad.  

Llegado a este punto debemos aclarar que existen cuatro tipos de escuelas del derecho 

islámico, que orientan su interpretación y aplicación de acuerdo a creencias religiosas 

muy particulares que no siempre confluyen. Cada una de ellas genera en aspectos 

puntuales, concepciones que se diferencian entre sí con el resto, lo que trae consigo 

variaciones en las fuentes secundarias de derecho, que a su vez inciden en la concepción 

que tienen en los países en que ellas resultan predominantes sobre las relaciones 

internacionales. Sim embargo, un análisis pormenorizado de cada uno de los aspectos 

particulares entre ellas demandaría un espacio de análisis mucho mayor del que no 

disponemos y que por lo tanto desborda el objetivo planteado, por lo que a continuación 

se ofrecen las observaciones sobre aquellos aspectos comunes a las cuatro escuelas, 

que son: la Hanafi, la Maliki, la Shaf’i y la Hambali  (Camille Jauffret-Spinosi, 2010, p. 

331). 

3-Concepción islámica de Relaciones Internacionales 

 Como hemos intentado explicar en las páginas anteriores, la religión y el derecho 

islámicos constituyen entes inseparables. De este modo, al dedicarse una parte de los 

cuerpos normativo religiosos a las relaciones internacionales, la fe que profesan influye 

de forma directa en la regulación de las relaciones internacionales y en la concepción o 

teorías islámicas que se generen sobre estas (Moreno Quinche, 2020) (Iranzo Dosdad, 

2006). Debemos advertir entonces que producto de la discriminación religiosa, las 

miradas euro centristas y las posiciones occidentales asumidas con respecto a las 

culturas orientales la existencia de una concepción islámica sobre las relaciones 

internacionales era totalmente ignorada hasta la segunda mitad del siglo XX en que 

comienzan los procesos de liberación de muchos de estos países, por lo que tampoco 

habían tenido antes acceso a los organismos internacionales en los cuales se suscitan 

gran parte de las relaciones entre los Estados.  

En la concepción islámica de relaciones internaciones hay conceptos comunes que 

ocupan un lugar central, en cuanto poseen vinculo directo con la religión del islam. Uno 



 9 

de ellos es el de Umma que se refiere a la comunidad de creyentes que comparten su 

religión y otros aspectos culturales afines, algo similar al ideal de Estado-Nación 

formulado filosóficamente por Karl Von Savigny en el siglo XIX. Por otro lado, guardan 

estrecha relación con este, los de dar al-islam y dar al-harb, que se refieren a los 

territorios donde predomina el islam y a los territorios donde no hay predominio o no existe 

la cultura islámica respectivamente. En ese sentido, esta segunda vertiente se 

subclasifica en: dar al-ahd, tierras con tratado de paz o con relaciones diplomáticas; dar 

al-sulh, tierras donde el islam es respetado, pero no dominante, son aquellos paises en 

los cuales se aplica parcialmente el derecho islámico producto de la presencia de una 

población significativa de fieles en él y, por último, dar al-da’wah, tierras en las cuales se 

busca difundir el islam (Lascurain Fernández, 2025). Esto nos muestra desde un primer 

punto de vista como los Estados en cuanto a la forma de establecimiento de relaciones 

internacionales por los países con predominio islámico.  

Por otro lado, tenemos los enfoques teóricos musulmanes sobre las relaciones 

internacionales, entre los cuales se destacan el de corte tradicionalista, el no 

tradicionalista y el seguido por la escuela de la Yihad/salafismo. El primero de ellos es la 

vertiente más conservadora que percibe una comunidad internacional egoísta y en 

constante lucha por sobrevivir con ciertos sentido de similitud con el realismo de Hobbes, 

mientras que los países islámicos buscan expandir el islam. Tiene sus orígenes en los 

inicios de esta religión en los cuales se vieron amenazados por varias potencias de la 

época. Su concepción tiene un marcado sentido literal en cuanto, no admite 

interpretaciones fuera de las fuentes originarias dígase Corán y Sunna. Seguido de este, 

tenemos el de arquetipo no tradicionalista que comienza desarrollarse a partir de finales 

del siglo XIX, mostrando rasgos más modernos que el anterior. Se dice que busca 

respuesta a la vertiente tradicionalista, si se compara con las teorías occidentales puede 

decirse que se asemeja al liberalismo de Locke, es decir busca la coexistencia pacífica y 

la cooperación entre países islámicos y no islámicos. La principal diferencia con respecto 

al anterior radica en la forma de interpretar las fuentes islámicas que dista 

significativamente, ya que el tradicionalista la hace de forma literal mientras que le 

segundo busca adaptarlas a las condiciones actuales. En cuanto al tercer enfoque 

perteneciente a la escuela Yihad/salafismo, es una nueva vertiente que se basa en varias 



 10 

de las ideas del tradicionalismo, tiene lugar después de la guerra fría comenzando con 

los sucesos del 11 de septiembre en los Estados Unidos. Bajo esta percepción el islam 

se ve amenazado en un mundo donde predominan las ideologías occidentales por lo que 

se busca la unidad de la Umma para rebasar estos desafíos. Para los estudiosos de esta 

escuela la soberanía es universal y absoluta y pertenece a los califatos, por lo que buscan 

reestablecer los territorios que alguna vez pertenecieron a los califas más 

preponderantes. Se siguen los ideales utópicos de un mundo completamente islámico 

donde la humanidad se convierta completamente a su religión (Bonilla Chumbi , 2016).  

De este modo, resulta comprensible entonces que de las tres vertientes anteriores la que 

mayor posibilidades de convergencia y cooperación posee con la comunidad 

internacional es la no tradicional ya que concibe el mundo basado en la libertad religiosa 

efectiva y no solo hacia el islam, adaptando la fe a los tiempos modernos sobre la base 

de nuevas interpretaciones.  

A pesar de que, desde la concepción islámica de relaciones internacionales, en sentido 

general, se percibe un mundo dividido en dos polos: dar al-islam y dar al-harb, creyentes 

agrupados en la Umma y no creyentes, siendo la religión el eje central de su cosmovisión 

-revelada por Allah-, esta ha tenido algunos aportes a las concepciones occidentales. En 

primer lugar, se definen las relaciones en sentido general como un modo de vida, lo que 

alcanza a las de carácter internacional y por otro lado, al tener un trasfondo religioso 

detrás estas no son exclusivamente materialistas, sino que tienen también un sentido 

espiritual.  

En cambio, otros aspectos del derecho islámico sustentados en valores propios se 

contraponen con el carácter liberal que se ha ido adoptando en las sociedades 

occidentales. Siguiendo esa línea tenemos las cuestiones relativas a la equidad de 

género, la libertad religiosa, los penalizaciones impuestas por determinados delitos como 

las lapidaciones, amputaciones o flagelaciones, y la creencia en el origen divino de las 

normas, lo que ha visto en los debates de derechos humanos un marco fuerte de ataque 

y confrontación política que en ocasiones pareciera irreconciliable. A eso debemos 

agregar que su imagen ha sido tergiversada por los países líderes en occidente como 

una comunidad terrorista en sentido general.   



 11 

 

4- Conclusiones 

Primera: La concepción islámica de relaciones internacionales se fundamenta en 

principios teológicos y normativos que trascienden el interés nacional, según los 

preceptos del Corán y la Sunna. Esto implica una visión ética del orden internacional, 

donde la legitimidad de las acciones estatales se mide no solo por su eficacia política, 

sino por su conformidad con valores religiosos.  

Segunda: El paradigma clásico de las relaciones internacionales en el mundo musulmán 

dar al-islam y dar al-harb, ha sido reinterpretado por pensadores contemporáneos para 

adaptarse a un mundo interdependiente, dando lugar a enfoques más conciliadores que 

reconocen la coexistencia pacífica y el dialogo interreligioso como objetivos legítimos del 

derecho islámico. Esta evolución refleja una tensión entre la tradición jurídica y las 

exigencias del sistema internacional moderno, especialmente en contextos de 

globalización y diplomacia multilateral.  

Tercera: La aplicación practica de los principios islámicos en política exterior varía 

significativamente entre los Estados musulmanes, lo que demuestra que el islam no 

constituye un bloque monolítico en materia de relaciones internacionales, sino un marco 

normativo flexible que interactúa con factores históricos culturales y geopolíticos. Esta 

diversidad subraya la necesidad de distinguir entre el islam como religión, el islamismo 

como ideología política y las políticas exteriores de los Estados que se identifican con el 

mundo musulmán.   

Bibliografía 

  

Camille Jauffret-Spinosi, R. D. (2010). Los Grandes Sistemas Jurídicos 

Contemporáneos. (J. Sánchez Cordero, Ed.) Instituto de Investigaciones 

Jurídicas. 

Sierra Kobeh, M. (2002). Religión, Política y Relaciones Internacionales en el Mundo 

Musulmán. En G. Arroyo , & A. Romero Castilla , Regiones del Mundo. 



 12 

Problemas y Perspectivas: Diálogos para su estudio (págs. 147-150). 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

Medina Martínez , T. (2024). Análisis de la influencia de la religión islámica en las 

relaciones internacionale: caso de estudio Arabia Saudita. 8-19. 

Cebolla Boado, H. (2007). Ensayo Bibliográfico: Islamismo e Islam crítico: el debate 

actual sobre la relación entre religión y política. Revista de Estudios Políticos 

(nueva época)(135), 1-5. 

Martos Quesada, J. (2004). Religión y Derecho en el Islam: la Sharia. Revista de 

Ciencias de las Religiones Anejos, 1-3. 

Moreno Quinche, S. (2020). La concepción del Estado Islámico (ISIS) en relación a las 

teorías islámicas y occidentales de las relaciones internacionales.  

Bilal Philips, A. A. (s.f.). Evolución de la Jurisprudencia Islámica.  

Iranzo Dosdad, Á. (2006). Religión y relaciones internacionales. Genealogías.  

Lascurain Fernández, M. (2025). Los enfoques no occidentales de las relaciones 

Internacionales.  

Bonilla Chumbi , G. B. (2016). Acuerdo de Viena sobre el Programa Nuclear de Irán: Un 

análisis de la aplicación de las teorias islámica y occidental de las relaciones 

internacionales.  

(s.f.). 

 

 

 

 

 

 


