Universidad de La Habana

Facultad de Derecho

“La Concepcion Islamica de las Relaciones Internacionales. Entre la

Sharia y la Etica Coranica”

Autores: Julio César Arranz Flores
Brenda Garcia Herrera

Correos: juliocesararranzflores@agmail.com

Brendagarciaherrera722@agmail.com

La Habana, 2025



Resumen: En Asia y Africa, el derecho islamico (sharia) y la religién islamica han
configurado profundamente la concepcion de las relaciones internacionales desde una
perspectiva teoldgica, juridica y cultural. La sharia, derivada del Coran, la Sunna y la
interpretacion juridica (figh), no solo regula aspectos internos de la vida social y politica,
sino que también establece principios para la interaccion entre Estados musulmanes y
no musulmanes. Esta cosmovision se basa en nociones como el dar al-Islam (territorio
del Islam) y el dar al-Harb (territorio del conflicto), aunque en la practica moderna se han
reinterpretado estos conceptos para adaptarse al orden internacional actual. En Asia,
paises como Pakistan, Iran e Indonesia integran elementos de la sharia en sus politicas
exteriores, influenciadas por movimientos islamistas, dinamicas de poder regional y
aspiraciones de liderazgo religioso. En Africa, Estados como Sudan y Nigeria han vivido
tensiones entre modelos seculares y sistemas juridicos islamicos, lo que afecta su
posicionamiento internacional y sus alianzas diplomaticas. Ademas, la religion islamica
sirve como un canal identitario que promueve solidaridad entre naciones musulmanas,
como se observa en la Organizacion de Cooperacion Islamica. Sin embargo, las
interpretaciones varian segun las escuelas juridicas, contextos historicos y agendas
politicas, lo que genera una pluralidad de enfoques. En conjunto, el islam como religion
y sistema normativo ofrece una vision singular sobre el poder, la justicia y la legitimidad
en las relaciones internacionales, y continua siendo un eje clave para comprender los
comportamientos estatales en regiones marcadas por la diversidad religiosa y los
desafios postcoloniales.

Palabras Clave: Relaciones Internacionales, Sharia, Coran, Ummah.

Abstract: In Asia and Africa, Islamic law (sharia) and the Islamic religion have profoundly
shaped conceptions of international relations from theological, legal, and cultural
perspectives. Sharia, derived from the Qur’an, the Sunna, and legal interpretation (figh),
not only governs internal aspects of social and political life but also establishes principles
for interaction between Muslim and non-Muslim states. This worldview is based on notions
such as dar al-Islam (territory of Islam) and dar al-Harb (territory of conflict), although
these concepts have been reinterpreted in modern practice to fit the current international
order. In Asia, countries like Pakistan, Iran, and Indonesia incorporate elements of sharia



in their foreign policies, influenced by Islamist movements, regional power dynamics, and
aspirations for religious leadership. In Africa, states such as Sudan and Nigeria have
experienced tensions between secular models and Islamic legal systems, which impact
their international positioning and diplomatic alliances. Additionally, the Islamic religion
serves as an identity-based channel that promotes solidarity among Muslim nations, as
observed in the Organization of Islamic Cooperation. However, interpretations vary
according to legal schools, historical contexts, and political agendas, generating a plurality
of approaches. Together, Islam as both a religion and a normative system offers a unique
vision of power, justice, and legitimacy in international relations, and remains a key axis
for understanding state behavior in regions marked by religious diversity and postcolonial
challenges.

Keywords: International Relations, Sharia, Coran, Ummah.

Sumario: 1- Introduccion. 2- La Religion Islamica como fundamento juridico. 3-

Concepcidn islamica de Relaciones Internacionales. 4- Conclusiones.
1-Introduccién

La interaccion entre derecho, religion y politica constituye un eje crucial para comprender
la dinamica de las relaciones internacionales en el mundo islamico (Camille Jauffret-
Spinosi, 2010, p. 331) (Sierra Kobeh, 2002, pp. 147-150) (Medina Martinez , 2024, pp. 8-
19) (Cebolla Boado, 2007, pp. 1-5) (Martos Quesada, 2004, pp. 1-3). A diferencia de los
modelos seculares predominantes en Occidente, muchas sociedades musulmanas han
desarrollado sistemas juridicos en los que la religion no solo informa la vida personal,
sino que también estructura profundamente el orden normativo del Estado y su
proyeccion hacia el exterior (Camille Jauffret-Spinosi, 2010, p. 331) (Martos Quesada,
2004, pp. 1-6). En este contexto, el derecho islamico —especialmente la Sharia’ y la

jurisprudencia derivada (figh’)— representan una fuente normativa fundamental que

! lay Isldmica revelada de la interpretacidn del Coran y de la Sunna.

2 Forma particular de jurisprudencia isldmica, constituye una disciplina juridica cuyo fin es proveer la major
comprensién y aplicacion de sharia. A los especialistas del figh se les denomina faqui, que seria la figura homdloga a
los jurisconsultos en los sistemas juridicos occidentales.



influye en decisiones estratégicas, tratados internacionales y la configuracion de alianzas

o conflictos.

Este articulo se propone examinar como el derecho islamico y la teologia politica del
islam articulan una concepcion particular de las relaciones internacionales. Desde
nociones como dar al-Islam® y dar al-Harb*, hasta el papel de la umma® como sujeto
politico, se analizara la manera en que estas ideas moldean la visidn islamica del orden
mundial, la soberania y la justicia global. A través de un enfoque interdisciplinario que
combina elementos del derecho comparado, la teoria de las relaciones internacionales y
la teologia islamica, se busca ofrecer una perspectiva rigurosa sobre los fundamentos y
desafios que enfrenta el dialogo entre el derecho internacional contemporaneo y las

cosmovisiones juridicas islamicas.

Finalmente, se discutiran los puntos de convergencia y tension entre los principios
normativos islamicos y los valores del sistema internacional actual, con el objetivo de
contribuir al entendimiento mutuo y la busqueda de consensos juridicos en un mundo

cada vez mas plural.
2- La Religién Islamica como fundamento juridico

La relacidon entre derecho islamico, religion y relaciones internacionales constituye un
campo de estudio profundamente interconectado (Camille Jauffret-Spinosi, 2010, p.
331), donde las normas juridicas no se encuentran desvinculadas de la espiritualidad ni
de la politica. En los Estados islamicos, el islam opera no solo como religion, sino como
sistema normativo integral que moldea la vida individual y colectiva, en donde confluyen

las relaciones internacionales.

3 El término traducido literalmente de la lengua arabe significa “la casa del Islam” o “Territorio del Islam”. Es un
concepto clasico de derecho isldmico que se refiere a aquellos paises o regiones que se encuentran bajo soberania
musulmana, con un gobierno musulman, aplicacidn directa de la ley isldmica (sharia) y proteccién a la religién
islamica.

4 Este concepto, traducido del drabe significa “territorio de guerra”, también del derecho isldmico, se opone al de dar
al Islam, por lo que se refiere a aquellos lugares donde no existe un gobierno isldmico, no se aplica la sharia y el islam
no es dominante ni protegido por el Estado.

5 Su traduccién literal significa comunidad o nacién, pero en el contexto isldmico tiene un significado mucho mas
profundo que se refiere a la comunidad global de creyentes musulmanes.



El Derecho islamico o Sharia, a diferencia de las familias juridicas occidentales digase
Sistema Continental Europeo o romano-germano-francesa y de la anglosajona o
Common Law, es un sistema juridico cimentado sobre una fe religiosa, -la del islam-. Esta
compuesto por fuentes primarias: el Coran, como libro sagrado del islam que representa
la palabra de su dios Allah®, revelada al profeta Mahoma mediante el arcangel Gabriel y
la Sunna, que esta constituida del conjunto de ensefanzas, practicas, dichos y
aprobaciones del referido profeta y las fuentes secundarias que son: el [jima o consenso
juridico, el Quiyas o analogia y el ljtihad o esfuerzo interpretativo de las fuentes primarias.
Cada una de ellas con las particularidades que a continuacién se explican.

El Coran, libro sagrado similar a la Biblia” del cristianismo, es mas que un texto religioso.
Para la comunidad musulmana este constituye una guia completa para la vida. Se
considera la ultima revelacion de Allah a la humanidad. Esta compuesto de 114 suras o
capitulos y mas de 6000 aleyas o versiculos, algunos de los cuales poseen un sentido
puramente espiritual, ético, orientador y juridico. En cuanto al sentido normativo de este
texto debemos decir que destina un determinado numero de versiculos a cada tipo de
relacion juridica segun la materia, con una vocacion de sistematicidad similar a la de los
codigos en el derecho romano-germano-francés. De este modo, la literatura juridica
distingue diez versiculos con caracter constitucional, setenta que rigen el estatuto
personal, otros setenta que contemplan todo lo referente a las relaciones civiles, diez
relativos al derecho econdmico y financiero, trece de caracter puramente procesal, que
permiten encausar los conflictos en sede judicial y por ultimo, los referentes a las
relaciones internacionales que son veinticinco (Camille Jauffret-Spinosi, 2010, p. 335),
los cuales son memorizados y recitados como muestra de alabanza, lo que a su vez

ayuda a que la poblacion musulmana conozca a cabalidad la ley.

Por otro lado, la Sunna, estd compuesta por las ensefianza del profeta Mahoma, dentro
de ella sus preceptos segun la fuente y sentido han sido clasificados por los jurisconsultos
expertos en sunnah qawliyyah -las palabras explicitas del profeta-, sunnah fiiliyyah -sus

acciones y costumbres- y sunnah taqririyyah -sus aprobaciones tacitas, situaciones que

% Dios de la religién islamica similar al Dios de las diferentes vertientes del cristianismo, con las mismas
caracteristicas en cuanto a omnipotencia, omnipresencia y omnisciencia.



presencio y no desaprobo-. Sus versiculos se denominan hadiths, es decir las tradiciones
relativas a los actos y propoésitos del profeta que fueron recopilados en el siglo IX d.c por
los doctores El-Bokari y Moslem, quienes se dedicaron a realizar amplias verificaciones
dogmaticas con el propdsito de identificar los hadiths auténticos, ya que ademas de estos
también se clasifican en buenos y débiles, en cuanto a su sentido normativo, pero solo
los primeros generan reglas de derecho y se aplican como tal, regulando aspectos de
todas las relaciones juridicas, incluyendo las relaciones internaciones y sirviendo de

complemento cuando el Coran no contempla directamente la solucion a algun supuesto.

Es légico, dada la infima cantidad de preceptos normativos, destinados a la regulacion
de cada una de las relaciones juridicas, que estos resulten insuficientes para contemplar
todos sus aspectos en las complejas sociedades contemporaneas. Es por eso que
existen las otras fuentes, para servir de complemento a los preceptos de las primarias.
Cabe destacar entonces que el criterio de jerarquia normativa entre ellas, aunque se ha
entendido del siguiente modo: Ijma, quiyas, ijtihad y urf, este no ha sido codificado, por lo
que no esta escrito en ningun precepto juridico, sino que posee un caracter puramente

consuetudinario.

En ese sentido, comenzando con el /jma, lo primero que debemos decir es que se le
considera como la fuente secundaria mas fuerte debido a que es el consenso emanado
de las autoridades encargadas de aplicar el derecho. Se basa en el principio de que la
comunidad de juristas no puede estar unanimemente equivocada, tomando como
referencia las palabras del profeta Mahoma en un hadith cuando dice: “mi comunidad no
se pondra de acuerdo sobre un error’ y es de caracter vinculante en defecto de las fuentes
primarias si se alcanza la unanimidad. Al igual que las fuentes anteriores es de aplicacion
en todas las esferas sociales del derecho, por lo que también se aplica en las decisiones

gue se toman en el marco de las relaciones internacionales.

En cuanto al Quiyas o analogia juridica, similar a lo que ocurre con el [jma, es producido
por los juristas. Es el método mediante el cual los operadores del derecho extrapolan una
norma juridica desde un caso conocido, regulado por el Coran, la Sunna o el ljma, hacia
un caso nuevo, no mencionado explicitamente en esas fuentes, basandose en un cusa

comun -illah-. Es importante resaltar que la validez del Quiyas esta condicionada al



cumplimiento de alguno de los cuatro requisitos siguientes: el asi, caso original o situacion
ya regulada por una fuente primaria; el far, caso nuevo o situacion no contemplada
directamente pero que tiene cierta similitud con otras existentes; el illah, causa efectiva
mediante un motivo legal que justifica la aplicacion de la norma en el caso y el hukm o
ruling, norma juridica que se transfiere al caso nuevo. Un ejemplo ilustrativo seria cuando
el Coran prohibe el consumo de vino por su efecto embriagante, que constituye la causa
efectiva, la ratio de la prohibicion illah, en ese caso se entiende mediante el giyas que la
prohibicidn se extiende a otras sustancias similares como otras bebidas alcohdlicas o las
drogas modernas. Esta fuente es de gran importancia en cuanto constituye una de las
formas de mutabilidad y adaptabilidad del derecho musulman a las condiciones
cambiantes de la sociedad moderna.

Consecutivamente, el ljtihad, constituye un concepto central del derecho islamico que
traducido literalmente significa esfuerzo o dedicacion, pero en el contexto juridico se
entiende como interpretacion extensiva de la ley. Se refiere al proceso de razonamiento
independiente que realiza un jurista calificado denominado mujtahid, en casos donde las
fuentes primarias no ofrecen una solucién directa. Guarda relacion con el jjma en cuento
se deben dominar a cabalidad los principios de la jurisprudencia -usdl al-figh- para poder
ejercerlo (Bilal Philips). Al igual que el quiyas es una fuente que permite la actualizacion
del ordenamiento juridico en los paises del sistema de derecho islamico.

Por ultimo, el término arabe urf se traduce como conocimiento comun de la sociedad que
vinculado con el derecho significa costumbre. Se refiere a las practicas sociales
aceptadas por una comunidad musulmana en defecto de mencién directa en el Coran,
en alguno de los hadiths de la Sunna, a falta de consenso o /[jm& y de criterios
jurisprudenciales o figh. Para que pueda ser aplicada esta no debe contradecir ninguna
de las fuentes anteriores, debe servir al bienestar publico y respetar el principio de no
causar dano a otro. Es de gran aplicacion en el area de las relaciones internacionales en
el contexto del derecho internacional privado en cuanto a la admisién del derecho
extranjero en aspectos como el matrimonio, las transacciones comerciales, el las
obligaciones contractuales y las sucesiones por causa de muerte. Por otro lado, también
resulta aplicable en el ambito del Derecho Internacional Publico en los casos en cuanto



a la costumbre regional reconocida entre los Estados musulmanes y cuando hay una
confluencia de poblacién musulmana en paises no islamicos en los cuales se les respeta

su religién y sus leyes de caracter privado a nivel de comunidad.

Llegado a este punto debemos aclarar que existen cuatro tipos de escuelas del derecho
islamico, que orientan su interpretacion y aplicacion de acuerdo a creencias religiosas
muy particulares que no siempre confluyen. Cada una de ellas genera en aspectos
puntuales, concepciones que se diferencian entre si con el resto, lo que trae consigo
variaciones en las fuentes secundarias de derecho, que a su vez inciden en la concepcién
que tienen en los paises en que ellas resultan predominantes sobre las relaciones
internacionales. Sim embargo, un analisis pormenorizado de cada uno de los aspectos
particulares entre ellas demandaria un espacio de analisis mucho mayor del que no
disponemos y que por lo tanto desborda el objetivo planteado, por lo que a continuacion
se ofrecen las observaciones sobre aquellos aspectos comunes a las cuatro escuelas,
que son: la Hanafi, la Maliki, la Shaf’i y la Hambali (Camille Jauffret-Spinosi, 2010, p.
331).

3-Concepciodn islamica de Relaciones Internacionales

Como hemos intentado explicar en las paginas anteriores, la religion y el derecho
islamicos constituyen entes inseparables. De este modo, al dedicarse una parte de los
cuerpos normativo religiosos a las relaciones internacionales, la fe que profesan influye
de forma directa en la regulacion de las relaciones internacionales y en la concepcion o
teorias islamicas que se generen sobre estas (Moreno Quinche, 2020) (Iranzo Dosdad,
2006). Debemos advertir entonces que producto de la discriminacién religiosa, las
miradas euro centristas y las posiciones occidentales asumidas con respecto a las
culturas orientales la existencia de una concepcion islamica sobre las relaciones
internacionales era totalmente ignorada hasta la segunda mitad del siglo XX en que
comienzan los procesos de liberacion de muchos de estos paises, por o que tampoco
habian tenido antes acceso a los organismos internacionales en los cuales se suscitan

gran parte de las relaciones entre los Estados.

En la concepcidn islamica de relaciones internaciones hay conceptos comunes que

ocupan un lugar central, en cuanto poseen vinculo directo con la religion del islam. Uno



de ellos es el de Umma que se refiere a la comunidad de creyentes que comparten su
religion y otros aspectos culturales afines, algo similar al ideal de Estado-Nacion
formulado filosoéficamente por Karl Von Savigny en el siglo XIX. Por otro lado, guardan
estrecha relacién con este, los de dar al-islam y dar al-harb, que se refieren a los
territorios donde predomina el islam y a los territorios donde no hay predominio o no existe
la cultura islamica respectivamente. En ese sentido, esta segunda vertiente se
subclasifica en: dar al-ahd, tierras con tratado de paz o con relaciones diplomaticas; dar
al-sulh, tierras donde el islam es respetado, pero no dominante, son aquellos paises en
los cuales se aplica parcialmente el derecho islamico producto de la presencia de una
poblacidn significativa de fieles en él y, por ultimo, dar al-da’'wah, tierras en las cuales se
busca difundir el islam (Lascurain Fernandez, 2025). Esto nos muestra desde un primer
punto de vista como los Estados en cuanto a la forma de establecimiento de relaciones

internacionales por los paises con predominio islamico.

Por otro lado, tenemos los enfoques tedricos musulmanes sobre las relaciones
internacionales, entre los cuales se destacan el de corte tradicionalista, el no
tradicionalista y el seguido por la escuela de la Yihad/salafismo. El primero de ellos es la
vertiente mas conservadora que percibe una comunidad internacional egoista y en
constante lucha por sobrevivir con ciertos sentido de similitud con el realismo de Hobbes,
mientras que los paises islamicos buscan expandir el islam. Tiene sus origenes en los
inicios de esta religion en los cuales se vieron amenazados por varias potencias de la
época. Su concepcion tiene un marcado sentido literal en cuanto, no admite
interpretaciones fuera de las fuentes originarias digase Coran y Sunna. Seguido de este,
tenemos el de arquetipo no tradicionalista que comienza desarrollarse a partir de finales
del siglo XIX, mostrando rasgos mas modernos que el anterior. Se dice que busca
respuesta a la vertiente tradicionalista, si se compara con las teorias occidentales puede
decirse que se asemeja al liberalismo de Locke, es decir busca la coexistencia pacifica y
la cooperacion entre paises islamicos y no islamicos. La principal diferencia con respecto
al anterior radica en la forma de interpretar las fuentes islamicas que dista
significativamente, ya que el tradicionalista la hace de forma literal mientras que le
segundo busca adaptarlas a las condiciones actuales. En cuanto al tercer enfoque
perteneciente a la escuela Yihad/salafismo, es una nueva vertiente que se basa en varias



de las ideas del tradicionalismo, tiene lugar después de la guerra fria comenzando con
los sucesos del 11 de septiembre en los Estados Unidos. Bajo esta percepcion el islam
se ve amenazado en un mundo donde predominan las ideologias occidentales por lo que
se busca la unidad de la Umma para rebasar estos desafios. Para los estudiosos de esta
escuela la soberania es universal y absoluta y pertenece a los califatos, por lo que buscan
reestablecer los territorios que alguna vez pertenecieron a los califas mas
preponderantes. Se siguen los ideales utopicos de un mundo completamente islamico

donde la humanidad se convierta completamente a su religion (Bonilla Chumbi , 2016).

De este modo, resulta comprensible entonces que de las tres vertientes anteriores la que
mayor posibilidades de convergencia y cooperacion posee con la comunidad
internacional es la no tradicional ya que concibe el mundo basado en la libertad religiosa
efectiva y no solo hacia el islam, adaptando la fe a los tiempos modernos sobre la base

de nuevas interpretaciones.

A pesar de que, desde la concepcion islamica de relaciones internacionales, en sentido
general, se percibe un mundo dividido en dos polos: dar al-islam y dar al-harb, creyentes
agrupados en la Umma y no creyentes, siendo la religion el eje central de su cosmovision
-revelada por Allah-, esta ha tenido algunos aportes a las concepciones occidentales. En
primer lugar, se definen las relaciones en sentido general como un modo de vida, lo que
alcanza a las de caracter internacional y por otro lado, al tener un trasfondo religioso
detras estas no son exclusivamente materialistas, sino que tienen también un sentido

espiritual.

En cambio, otros aspectos del derecho islamico sustentados en valores propios se
contraponen con el caracter liberal que se ha ido adoptando en las sociedades
occidentales. Siguiendo esa linea tenemos las cuestiones relativas a la equidad de
geénero, la libertad religiosa, los penalizaciones impuestas por determinados delitos como
las lapidaciones, amputaciones o flagelaciones, y la creencia en el origen divino de las
normas, lo que ha visto en los debates de derechos humanos un marco fuerte de ataque
y confrontacion politica que en ocasiones pareciera irreconciliable. A eso debemos
agregar que su imagen ha sido tergiversada por los paises lideres en occidente como

una comunidad terrorista en sentido general.

10



4- Conclusiones

Primera: La concepcidn islamica de relaciones internacionales se fundamenta en
principios teoldgicos y normativos que trascienden el interés nacional, segun los
preceptos del Coran y la Sunna. Esto implica una vision ética del orden internacional,
donde la legitimidad de las acciones estatales se mide no solo por su eficacia politica,

sino por su conformidad con valores religiosos.

Segunda: El paradigma clasico de las relaciones internacionales en el mundo musulman
dar al-islam y dar al-harb, ha sido reinterpretado por pensadores contemporaneos para
adaptarse a un mundo interdependiente, dando lugar a enfoques mas conciliadores que
reconocen la coexistencia pacifica y el dialogo interreligioso como objetivos legitimos del
derecho islamico. Esta evolucion refleja una tension entre la tradicion juridica y las
exigencias del sistema internacional moderno, especialmente en contextos de

globalizacion y diplomacia multilateral.

Tercera: La aplicacion practica de los principios islamicos en politica exterior varia
significativamente entre los Estados musulmanes, lo que demuestra que el islam no
constituye un bloque monolitico en materia de relaciones internacionales, sino un marco
normativo flexible que interactua con factores historicos culturales y geopoliticos. Esta
diversidad subraya la necesidad de distinguir entre el islam como religion, el islamismo
como ideologia politica y las politicas exteriores de los Estados que se identifican con el

mundo musulman.

Bibliografia

Camille Jauffret-Spinosi, R. D. (2010). Los Grandes Sistemas Juridicos
Contemporaneos. (J. Sanchez Cordero, Ed.) Instituto de Investigaciones
Juridicas.

Sierra Kobeh, M. (2002). Religion, Politica y Relaciones Internacionales en el Mundo
Musulman. En G. Arroyo , & A. Romero Castilla , Regiones del Mundo.

11



Problemas y Perspectivas: Dialogos para su estudio (pags. 147-150).
Universidad Nacional Autonoma de México.

Medina Martinez , T. (2024). Analisis de la influencia de la religion islamica en las
relaciones internacionale: caso de estudio Arabia Saudita. 8-19.

Cebolla Boado, H. (2007). Ensayo Bibliografico: Islamismo e Islam critico: el debate
actual sobre la relacion entre religion y politica. Revista de Estudios Politicos
(nueva época)(135), 1-5.

Martos Quesada, J. (2004). Religion y Derecho en el Islam: la Sharia. Revista de
Ciencias de las Religiones Anejos, 1-3.

Moreno Quinche, S. (2020). La concepcion del Estado Islamico (ISIS) en relacion a las
teorias islamicas y occidentales de las relaciones internacionales.

Bilal Philips, A. A. (s.f.). Evolucion de la Jurisprudencia Islamica.

Iranzo Dosdad, A. (2006). Religién y relaciones internacionales. Genealogias.

Lascurain Fernandez, M. (2025). Los enfoques no occidentales de las relaciones
Internacionales.

Bonilla Chumbi , G. B. (2016). Acuerdo de Viena sobre el Programa Nuclear de Iran: Un
analisis de la aplicacion de las teorias islamica y occidental de las relaciones
internacionales.

(s.f.).

12



